

### JOGOS AMOROSOS, UMA REPRESENTAÇÃO MUSIVA AFRO-ROMANA

Regina Maria da Cunha Bustamante<sup>1</sup>

Na Antiguidade, a utilização de imagens estava generalizada através de cerâmica, estátuas, relevos, pinturas, afrescos, mosaicos, moedas, amuletos, adornos... As imagens são uma maneira relevante de se reconhecer e se elaborar os dados sensíveis e possuem um importante papel na compreensão das sociedades antigas<sup>2</sup>. Numa época em que o domínio da escrita era privilégio de poucos e os documentos escritos tinham uma circulação restrita, a imagem constituiu-se numa forma de comunicação com maior amplitude que a escrita. Contemplando ou fabricando-a, cotidianamente as sociedades antigas a utilizavam, decifravam e interpretavam. Ela se inseria ainda, e muito mais profundamente que a escrita, na vida cotidiana do mundo antigo, recontando narrativas míticas, nas quais se apresentavam deuses ou reis, mas também familiarizando seus integrantes uns com os outros através de representações de situações vivenciadas e idealizadas.

Nesta comunicação, privilegiou-se o modo de produção de sentido da imagem através da sua interpretação, ou seja, como provocam significações, suas mensagens. Desta forma, a imagem torna-se um signo ao exprimir a relação entre o significante e o significado que se transforma em idéias e demanda dos seus leitores uma atitude interpretativa. Tal como o signo, a imagem está no lugar de alguma coisa para alguém e possui alguma relação ou alguma qualidade analógica desta coisa, constituindo-se, portanto, numa representação visual. Apresenta-se como um instrumento de expressão e comunicação ao transmitir uma mensagem para outro; é uma mensagem visual composta de diversos signos, ou melhor, uma linguagem³. Na leitura do mosaico selecionado, aplicamos a dinâmica de signo de Pierce⁴. Este semiólogo propõe que o signo mantém uma relação solidária entre o três pólos componentes da dinâmica de qualquer signo como processo semiótico: o significante ou o *representamen* (a face perceptível do signo), o objeto ou o referente (o que é representado pelo signo) e o significado ou o interpretante (que depende do contexto do seu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Professora Associada do Departamento de História e do Programa de Pós-graduação em História Comparada da UFRJ. Participa dos grupos de pesquisa: Laboratório de História Antiga/UFRJ, Sport: Laboratório de História do Esporte e do Lazer/UFRJ-UFMG e Laboratório de Estudos sobre o Império Romano/USP-UFOP-UFES-UFG-UNESP/Assis-UFRJ-UNIRIO. E-mail: rmbustamante@terra.com.br.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> THEML, N. Linguagem e comunicação: ver e ouvir na Antigüidade. In: THEML, N. (Org.). *Linguagens e formas de poder na Antigüidade*. Rio de Janeiro: Mauad/FAPERJ, 2002, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> JOLY, M. *Introdução à análise de imagens*. Campinas, SP: Papirus: 1997, p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> PIERCE, C. S. *Semiótica e filosofia*. São Paulo: Cultrix, 1992; PIERCE, C. S. *Semiótica*. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2000.



aparecimento e da expectativa do receptor). A partir destes três pólos do signo, estruturamos o presente estudo.

### 1. Significante e Referente

Eis mosaico selecionado que, no esquema pierceano, corresponde à face perceptível do signo, constituindo, portanto, o seu significante ou *representamen*.



MOSAICO<sup>5</sup>

Passemos à identificação do objeto ou referente, visando inferir o que é representado pelo significante acima exposto (MOSAICO).

O mosaico apresenta uma distribuição espacial que aparenta uma projeção de uma decoração de teto abobado. Para tanto, estabeleceu-se, na superfície retangular, um octógono

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **Dimensões:** 4,76m X 3,70m; **Acervo:** Museu de El Djem; **Bibliografia:** KHADER, A. B. A.-B.; SOREN, D. *Carthage*: a mosaic of Ancient Tunisia. New York–London: The American Museum of Natural History–W. W. Norton, 1987, p. 176; BLANCHARD-LEMÉE, M. *et al. Mosaics of Roman Africa*: floor mosaics from Tunisia. London: British Museum Press, 1996, fig. 183, p. 234 e fig. 197-107, p. 256-257; KHADER, A. B. A.-B.; BALANDA, É. de; URIBE ECHEVERRÍA, A. (Dir.). *Image in stone*: Tunisia in mosaic. Paris: *Ars Latinal*/Union Latine/Tunisian Agency for the Development of Heritage and Cultural Promotion, 2003, fig. 257-259, p. 532-533.



irregular com quatro lados maiores côncavos sobre as medianas, traçados com laurel, formando uma moldura cruciforme. No centro do octógono, um círculo, também em laurel, contendo um motivo figurativo. Enfrente a cada um dos quatro lados côncavos do octógono, há um conjunto de três retângulos dispostos linearmente, sendo o do meio maior e decorado com motivos figurativos e os dois laterais, de mesmo tamanho, tem motivos florais encimados por pássaro olhando para trás. Nos quatro lados menores do octógono, há quadrados contendo motivo vegetativos com quatro folhas.

Principiemos pela cena central do octógono, que ocupa o medalhão circular. Destaca-se um homem imberbe, sinal diacrítico de juventude. Está desnudo, tem um manto cobrindo-lhe as costas e porta um barrete frígio na cabeça. Numa das mãos, segura um cajado com uma das extremidades curvada: é o *pedum*, cajado de pastor. Seu outro braço está dobrado para cima. Por detrás do jovem, com a cabeça voltada para ele, uma águia de grandes proporções, se comparada ao rapaz, está pousada. A combinação destes dois elementos, o jovem e a águia, permite identificar os personagens e a situação. O rapaz é Ganimedes, Príncipe de Tróia, por quem Zeus/Júpiter se apaixonou. O jovem cuidava dos rebanhos do pai, quando foi avistado por Zeus/Júpiter, que, atordoado com a beleza do mortal, se transformou numa águia e o raptou. Ganimedes foi levado ao Olimpo e, apesar do ódio de Hera/Juno, substituiu a deusa Hebe, passando a servir o néctar da imortalidade aos deuses e a derramar, depois, os restos sobre a terra para os homens<sup>6</sup>. Este tema decorativo era popular nas casas romanas, conforme expresso na comédia latina *Os dois Mnecmos* I, 2, 143-144, de autoria de Plauto (250-184 a.C.):

MENAECHMUS: \_Diga-me, você já viu uma pintura na parede com Ganimedes raptado por uma águia ou Adonis por Vênus?

PENICULUS: \_Freqüentemente. (...)

Nos braços da moldura cruciforme, encontram-se quatro jovens mulheres. Abaixo da cena do rapto de Ganimedes, uma das mulheres está totalmente vestida e com a cabeça coberta; segura um milhete no qual está pendurado um pato. A outra mulher, com uma coroa de flores na cabeça, traja um vestido de um ombro só e de tecido mais transparente. Numa das suas mãos, carrega uma lebre pelas patas traseiras e, na outra, um prato de flores. Acima do medalhão central, mais duas mulheres, agora desnudas e com um manto transpassando entre as suas pernas. Uma delas usa pulseiras e braceletes, sua cabeça está adornada com uma coroa feita de folhas e frutas; segura um cacho de uvas numa das mãos e, na outra, um cesto de frutas. Por sua vez, a outra jovem tem a cabeça enfeitada com uma coroa feita de espigas de trigo e carrega uma foice numa das mãos e, na

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> GRIMAL, P. *Dicionário da mitologia grega e romana*. 3. ed. Rio de Janeiro: Bertrand do Brasil, 1997, p. 181.



outra, um feixe de cereais. Este conjunto feminino tradicionalmente representava as quatro Estações do ano através da combinação entre a diferenciação do vestuário, condizente com as variações climáticas de cada Estação, e os sinais diacríticos das atividades específicas desenvolvidas ao longo do ano, a saber: no Inverno, a caça do pato; na Primavera, a florescência; no Outono, a colheita da uva; e, no Verão, a ceifa do cereal.

Nas extremidades desta moldura, há quatro conjuntos de pares de máscaras, uma masculina e a outra feminina, utilizadas nas peças cômicas. As máscaras cômicas latinas tiveram como modelo as da Comédia Nova do período helenístico, centradas nos personagens-tipos<sup>7</sup>. Júlio Polux, gramático e sofista alexandrino do século II, inventariou 76 máscaras teatrais: 28 relacionadas à tragédia, sendo 6 de anciãos, 8 de jovens e 6 de servidores; 4 ao drama satírico, sendo 3 de Sátiros e 1 de Sileno; e, mais da metade, 44, à comédia, sendo 9 de anciãos, 11 de jovens, 7 de servidores masculinos e 17 de mulheres. No mosaico, identificaram-se as máscaras de: um jovem oulos (peruca crespa), uma koré (virgem), uma jovem cortesã, um escravo ou idoso, um oulos ou episeistos (peruca em crina), um velho episeistos, um apalos (efebo) e um pornoboscos (proxeneta). Estas máscaras também poderiam representar casais do cortejo de Dioniso/Baco: o velho Sátiro Sileno, o jovem Sátiro e a Ménade<sup>8</sup>, personagens preferenciais do drama satírico. Segundo o arquiteto latino Vitrúvio (Da Arquitetura V, 6, 9), as cenas satíricas eram decoradas com árvores, cavernas, montes e outras coisas campestres, seguindo o estilo paisagístico, tal como aparece no mosaico analisado.

No lado externo das extremidades da cruz, em cada braço, há dois pares de grandes serpentes, cuja parte inferior do corpo está enroscada. Sua cabeça, adornada com uma pluma negra, está voltada para um animal com cabeça e asas de águia e corpo de leão em posição de ataque. Nesta parte do mosaico, estão representados dois seres mitológicos em combate: a grande serpente Basilisco, capaz de matar com um simples olhar, sendo a cabeça do macho encimada por uma pluma vermelha ou negra (como representado no mosaico) e, a da fêmea, por uma coroa dourada; e seu inimigo mortal, o Grifo, que fazia seu ninho perto de tesouros e punha ovos de ouro sobre

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "Personagem convencional que possui características físicas, fisiológicas ou morais comuns conhecidas de antemão pelo público e constantes durante toda a peça: estas características foram fixadas pela tradição literária (o bandido de bom coração, a boa prostituta, o fanfarrão...)... Este termo difere um pouco daquele de estereótipo: do estereótipo, o tipo não tem nem a banalidade, nem a superficialidade, nem o caráter repetitivo. O tipo representa, se não um indivíduo, pelo menos um papel característico de um estado ou de uma esquisitice (assim o papel do avarento, do traidor). Se ele não é individualizado, possui pelo menos alguns traços humanos e historicamente comprovados." (PAVIS, P. Dicionário de teatro. São Paulo: Perspectiva, 2008, p. 410)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> LANCHA, J. Mosaïque et culture dans l'Occident romain I<sup>er</sup>-IV<sup>e</sup> siècle. Roma: "L'Erma" di Bretschneider, 1997, p. 63.



ninhos também de ouro. Este último animal era associado a Dioniso/Baco, de quem guardava a cratera (grande vaso cerâmico para misturar a água ao vinho) repleta de vinho.

Por fim, nos retângulos centrais da parte côncova da moldura cruciforme, há quatro cenas, que rodeam o medalhão circular com Ganimedes e a águia/Zeus/Júpiter. A cena inferior é a mais danificada, faltando algumas tesselas. Mas, é possível identificar, próxima a uma árvore, uma mulher deitada, que é desvelada por um homem nu com capa esvoaçante amarrada nas costas e que segura um *pedum*. Na cena da direita, uma jovem mulher nua e ricamente adornada (tiara, colar, pulseira e braceletes) está deitada sobre um manto e tem entre suas pernas um cisne. O bico da ave está encostado na boca da moça. Na cena inferior, também próxima a uma árvore, uma mulher ajoelhada, vestindo apenas um manto, que mal lhe cobre o corpo, segura um bastão, e encara um homem nu de tez mais morena que cinge com seus braços o dorso e os peitos femininos. Das nádegas masculinas, sai um pequeno rabo. Encima de um banco, há uma *syrinx* ou *syringa panos* (flauta de Pã) e, ao seu lado, um *pedum*. A cena da esquerda também envolve um casal: um manto deslizando deixa à mostra o corpo nu da jovem, que segura um bastão e, com um dos seus braços, se protege da serpente que lhe é estendida pelo rapaz nu, portando um manto e o *pedum*. Entre eles, uma coluna.

As três figuras masculinas das cenas anteriormente descritas representam Sátiros, gênios da natureza, que participavam do cortejo dionisíaco. Tradicionalmente, eram apresentados com a parte inferior do corpo de um bode e a superior, a partir da cintura, a de um homem. Eram cultuados como divindades protetoras dos rebanhos. Dotados de cauda e um membro viril ereto e de proporções sobre-humanas, eram considerados figuras de fecundidade. Amantes do vinho e dos prazeres sensuais, apareciam dançando e tocando flauta pelos campos, bebendo com Dioniso/Baco, perseguindo as Ninfas e Ménades/Bacantes. Justamente, estas últimas foram representadas em jogos amorosos com os Sátiros no mosaico ora analisado. As Ménades/Bacantes eram mulheres seguidoras e adoradoras do culto dionisíaco, durante o qual dançavam de uma maneira muito livre e lasciva, em total concordância com as forças mais primitivas da natureza. Eram representadas nuas e empunhando o tirso, bastão encimado por uma pinha, tufo de heras ou buquê de flores da vinha.

Inserida no mesmo clima de sensualidade e erotismo, podemos situar a cena da direita, que está mais diretamente relacionada ao rapto de Ganimedes, figurado no medalhão circular central, ou seja, as aventuras extra-conjugais do Senhor do Olimpo, Zeus/Júpiter, com os mortais de ambos os sexos. Para conseguir seus intentos libidinosos, o deus metamorfoseava-se em animais, como águia



no caso de Ganimedes e, no caso de Leda, rainha de Esparta e esposa de Tíndaro, se transformou em cisne para seduzi-la.

#### 2. Significado

Abordaremos, neste segmento, o significado ou o interpretante. Para tanto, observaremos o contexto do aparecimento do mosaico e a expectativa do receptor.

O mosaico analisado foi encontrado na cidade de *Thysdrus* (atual El Djem na Tunísia). De origem pré-romana, na época de César (meados do século I a.C.), era uma pequena aldeia. Tornouse município romano como o imperador Septímio Severo (193-211) e alcançou o *status* de colônia honorária em data incerta<sup>9</sup>. A região norte-africana foi favorecida pela ascensão da dinastia afrosíria dos Severos (193-235) ao governo imperial. Neste período, houve uma grande inserção de africanos no Senado, sendo que mais da metade destes senadores era oriunda da tradicional e rica região de oleicultura da então província romana da África Proconsular, onde se situava *Thysdrus*. Estudo<sup>10</sup> sobre os percentuais de ânfora de várias partes do Império Romano para o porto de Óstia, entrada para Roma, comprovou que, de meados do século II a meados do III, período do mosaico analisado, foi uma época de significativa prosperidade econômica para a região, que dominava as exportações, em especial, da denominada tríade mediterrânea (cereal, azeite e vinho).

Thysdrus localizava-se a meio caminho da estrada que ligava as cidades portuárias de Hadrumetum (atual Sousse) e Taparura (atual Sfax), pela qual se escoava a produção de azeite da região. Graças a esta riqueza, a elite de Thysdrus pode realizar atividade edilícia pública, tais como anfiteatros, trabalhos hidráulicos e restauração das termas. Além de obras públicas, edificaram ricas residências decoradas com belos mosaicos. Dentre elas, a Domus Sollertiana, cuja denominação advém de uma inscrição musiva de um dos seus cômodos privativos (PLANTA: cômodo XXVIII): SOLLERCIANA DOMVS SEMPER FELIX CVM SVIUS (Casa Solertiana sempre feliz com os seus). Seus proprietários, os Sollertii, eram provavelmente membros da elite de Thysdrus ao final do século II e começo do III. A residência ocupava 1.120m² do distrito sudoeste da cidade no limite do perímetro urbano. Nesta área, ela era a menor de um grupo de grandes vilas com peristilo 11. Sua

-

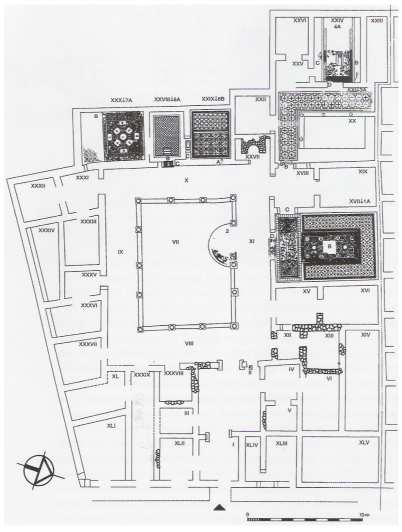
<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> LEPELLEY, C. *Les cités de l'Afrique Romaine au Bas-Empire*. t. 2: Notices d'histoire municipale. Paris: Études Augustinennes, 1981, p. 319-320.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> RANDSBORG, K. *The millennium AD in Europe and Mediterranean*: an archaeological essay. Cambridge: Cambridge University Press, 1991, p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Peristilo numa casa romana trata-se do pátio central cercado de uma colunata. De origem grega, este elemento foi acrescido ao átrio romano aproximadamente na época das Guerras Púnicas. Constitui o coração e a parte nobre da casa. Geralmente, era ornado com plantas, estátuas e fontes (LAMBOLEY, J.-L. *Lexique d'histoire et de civilisation romaines*. Paris: Ellipses, 1995, p. 288).



planta arquitetônica era tipicamente afro-romana: os aposentos eram organizados em volta de um peristilo abrindo para uma piscina e uma fonte, defronte ao triclínio<sup>12</sup>.



PLANTA<sup>13</sup>

Em alguns dos aposentos (PLANTA: cômodos XXVIII a XXX), a decoração musiva foi conservada. Os mosaicos eram um dos elementos decorativos mais admirados nas residências das elites provinciais, adornando com cores vivas o chão, as paredes e o teto<sup>14</sup>. Estes mosaicos não trouxeram apenas leveza a estas domus, enfeitando aposentos como se fossem afrescos e tapetes, mas também permitem compreender as práticas, os valores e as crenças daquele ambiente social.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Sala de jantar composta por três leitos (triclinia) em torno de uma mesa (LAMBOLEY, J.-L. Lexique d'histoire et de civilisation romaines. Paris: Ellipses, 1995, p. 362). Seu pavimento era geralmente decorado com dois mosaicos: um na forma de T, normalmente com motivos figurativos, e o outro na forma de U, com motivos geométricos, encima dos quais ficavam os leitos, onde os convivas se recostavam para comer. Na **PLANTA**, o triclínio é o cômodo XVII.

DUNBABIN, K. M. D. The Roman banquet: images of conviviality. Cambridge: Cambridge University Press, 2003,

p. 44.

14 THÉBERT, Y. Vida privada e arquitetura doméstica na África Romana. In: ARIÈS, P.; DUBY, G. (Org.). História da vida privada. v. 1: do Império Romano ao ano mil (org. Paul Veyne). São Paulo: Companhia das Letras, 1990, p. 305-398.



Na antecâmara da ala oeste, reservada aos quartos e ao *lararium* (capela para o culto doméstico dos ancestrais), há a inscrição musiva anteriormente referida que deu nome à casa. Localizada numa ala inacessível a estranhos (**PLANTA**: cômodo XXVIII), a antecâmara com a inscrição encontra-se entre os dois quartos, assegurando a privacidade destes. Certamente, eram espaços mais restritos da casa. A antecâmara é decorada com um pavimento com motivos geométricos comuns. O quarto da direita (**PLANTA**: cômodo XIX) é dividido em duas partes por uma banqueta que se eleva a 20cm, servindo para colocação de uma cama e contém mosaico geométrico simples. O pavimento do quarto da esquerda (**PLANTA**: cômodo XXX) é decorado com o mosaico ora analisado.

O tema decorativo deste quarto centra-se nas cenas de sedução com jogos amorosos. A conotação sexual do quarto é evidente. Trata-se do lugar mais íntimo do casal e, por conseguinte, espaço abrigado de olhares curiosos. A cena central do mosaico com o rapto de Ganimedes por Zeus/Júpiter metamorfoseado de águia e as quatro cenas eróticas ao longo dos lados côncavos (Leda e cisne/Zeus/Júpiter e jogos amorosos entre Sátiros e Mênades/Bacantes) estão, portanto, conectadas, tendo como liame o poder do amor, soberano sobre todos, homens e divindades, inclusive, Zeus/Júpiter, senhor do Olimpo. Relacionado a isto, estão idéias de fertilidade e fecundidade, eternamente renovadas na natureza, como denota as personificações das Estações. Neste contexto, insere-se também Dioniso/Baco, que, por sua expedição vitoriosa na Índia, foi considerado um deus triunfante com poder de cosmocrator, que dirigia o curso das Estações, em companhia das quais, juntamente com outras divindades do tempo, eram representados nos mosaicos afro-romanos desde o século II. Nas pontas de cada um dos braços da moldura cruciforme, os pares de máscaras cômicas constituem expressões do júbilo que supostamente introduzia cada uma das quatro Estações e das cenas eróticas predominantemente báquicas. São temas apropriados para este cubiculum, quarto onde uma cama poderia ser colocada sobre uma plataforma, seja para dormir, seja para uma refeição íntima. A moldura cruciforme deste mosaico criou unidade entre as imagens que, de outra forma, estariam separadas; cada uma delas foi orientada em direção ao exterior do desenho como um todo. Neste tipo de mosaico de chão, a forma fortalece o entendimento, providenciando uma chave interpretativa do discurso imagético musivo, que reforça a inscrição musiva com os votos de prosperidade e fecundidade para os Sollertii, desejando que se perpetue em todas as suas gerações, passada, presente e futura: SOLLERCIANA DOMVS SEMPER FELIX CVM SVIUS.



#### Conclusões

Para compreender a cultura visual na sociedade antiga, devemos focalizar o consumo social que, basicamente, tece hierarquias e consolida bases, lugares e relações de poder. A riqueza da elite local, fundamentada, sobretudo, na produção e comércio da tríade mediterrânea, encontrou uma forma de expressão na decoração doméstica sofisticada, em que afirmava seu status e seus valores culturais e buscava reafirmar a posição privilegiada desta elite frente à comunidade romanizada. Esta elite ornava os cômodos íntimos de circulação restrita, coadunando o uso social do espaço com sua decoração: quarto de dormir com cenas eróticas e sensuais. Os produtores da imagem, que comissionaram os mosaicos, escolheram a temática. Eles se encontravam numa relação dialógica com a sociedade, na qual estavam inseridos: produziram o mosaico por motivações culturais, sociais e políticas e as mensagens destes mosaicos reforçavam valores e práticas então vigentes. Estes temas reportavam à cultura clássica dessa elite provincial que, através da decoração doméstica, reafirmava sua identidade romana. Revelavam a vida, os prazeres, os valores e as práticas da elite afro-romana, permitindo compreender a sua mundividência. Colocadas à disposição dos mosaicistas, as narrações míticas lhes serviam como referências. A recorrência a este repertório se reveste de uma dupla dimensão: cultural e simbólica. O recurso à mitologia indicava que o contratante do mosaico quer se mostrar imbuído de uma cultura clássica, desejava se assimilar aos personagens míticos e se beneficiar de uma parcela dos seus prazeres, fecundidade e fertilidade. Era uma forma de seiva nutridora que reconfortava e assegurava; uma maneira de se aparentar, de se situar e de se identificar. A imagem desvelava a cultura; era enobrecedor se identificar, se lembrar e se colocar ao lado daqueles que podiam e sabiam se lembrar: reconheciam-se apenas aqueles que tinham uma história que sabiam contá-la para seduzir e se fazer admitir. A temática expressava uma sociabilidade condizente com a unidade cultural do período romano, utilizando-se de um código visual comum com símbolos conhecidos, necessários para tornar compreensível a mensagem aos leitores. Através dos mosaicos, expunham-se crenças e costumes, ou seja, tudo aquilo que os identificava como pertencentes à civilização romana. Foi uma maneira de representar experiências e acontecimentos dentro de certa espécie de moral ou rede social. Era uma forma de expressar alguns significados compartilhados, que fundamentavam a cultura da qual se originava, construindo e consolidando uma identidade romana.

#### **Bibliografia**



BLANCHARD-LEMÉE, M. et al. Mosaics of Roman Africa: floor mosaics from Tunisia. London: British Museum Press, 1996.

DUNBABIN, K. M. D. *The Roman banquet*: images of conviviality. Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

ECO, U. *Lector in fabula*: a cooperação interpretativa nos textos narrativos. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2004.

ECO, U. Os limites da interpretação. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2004.

ECO, U. Semiótica e filosofia da linguagem. São Paulo: Ática, 1991.

ECO, U. Tratado geral da Semiótica. 4. ed. 3. reimp. São Paulo: Perspectiva, 2007.

GRIMAL, P. *Dicionário da mitologia grega e romana*. 3. ed. Rio de Janeiro: Bertrand do Brasil, 1997.

JOLY, M. Introdução à análise de imagens. Campinas, SP: Papirus: 1997.

KHADER, A. B. A.-B.; BALANDA, É. de; URIBE ECHEVERRÍA, A. (Dir.). *Image in stone*: Tunisia in mosaic. Paris: *Ars Latina*/Union Latine/Tunisian Agency for the Development of Heritage and Cultural Promotion, 2003.

KHADER, A. B. A.-B.; SOREN, D. *Carthage*: a mosaic of Ancient Tunisia. New York–London: The American Museum of Natural History–W. W. Norton, 1987.

LAMBOLEY, J.-L. Lexique d'histoire et de civilisation romaines. Paris: Ellipses, 1995.

LANCHA, J. Mosaïque et culture dans l'Occident romain I<sup>er</sup>-IV<sup>e</sup> siècle. Roma: "L'Erma" di Bretschneider, 1997.

LEPELLEY, C. Les cités de l'Afrique Romaine au Bas-Empire. t. 2: Notices d'histoire municipale. Paris: Études Augustinennes, 1981.

PAVIS, P. Dicionário de teatro. São Paulo: Perspectiva, 2008.

PIERCE, C. S. Semiótica e filosofia. São Paulo: Cultrix, 1992.

PIERCE, C. S. Semiótica. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2000.

RANDSBORG, K. *The millennium AD in Europe and Mediterranean*: an archaeological essay. Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

THÉBERT, Y. Vida privada e arquitetura doméstica na África Romana. In: ARIÈS, P.; DUBY, G. (Org.). *História da vida privada*. v. 1: do Império Romano ao ano mil. São Paulo: Companhia das Letras, 1990, p. 305-398.

THEML, N. Linguagem e comunicação: ver e ouvir na Antigüidade. In: THEML, N. (org.). *Linguagens e formas de poder na Antigüidade*. Rio de Janeiro: Mauad/FAPERJ, 2002, p. 11-24.